
The Open European Journal of Social Science and Education (OEJSSE), Vol. 1, No. 1, 2025 

54 

  

 

 

 

 

 الخطاب الفقهي بين ضرورة الفهم وآفاق التــــأويل

 
 *د. ذكرى بنت الحبيب الجد

 المعهد العالي للعلوم الإسلامية القيروان، جامعة الزيتونة، تونس 

 
* Corresponding author E-mail: dhekranbl10@gmail.com  

 

Article history 
Received 

18 October 2024 

Accepted 

25 December 2024 

Publishing 

02 January 2025 

ملخصال  

إن الخطاب الفقـــهي من الخطابات التي تتـّسم بالتطور والتجدد، ولذلك قيل عنه قديما بأنه: من العلوم التي نضجت ولم  

للنص  فهمهم  في  أخرى  إلى  مرحلة  من  انتقالهم  في  الفقهاء  انتهجها  التي  المسالك  تعدد  إلا  النضوج  ذلك  فما  تحترق، 

تلك الاجتهادات والمفهوم التي اتسمت واجتهادهم في تأويل المراد منه بناء على فه م كل منهم.. وما عدم الاحتراق إلاّ 

بالتعدد والتنوع في الوقت نفسه؛ فكان لا بد، والحال هذه، أن يستمر الخطاب الفقهي على مسيرته التطورية انطلاقا من 

  ..هذا التعدد وذلك التنوع

ومن هنا يفتح الباب للتأويل في هذا المجال الخصب الذي يواكب متطلبات الحياة عصرا بعد عصر، ويستجيب لمستجدات 

العصر، فإن فقد الخطاب الفقهي مزية النظر والتأويل بحسب الظروف والمواقف التي تتجدد حينا بعد حين، فإنه عندئذ 

بنا أن نتساءل: عن أي نص نتحدث؟ أي تأويل نعني؟ أما الجواب الأول يتخلف عن مسايرة الدين والحياة معا.. ولكن يجدر  

فيأخذنا إلى الحديث عن النصوص الشرعية والخطابات التي تتلاءم وتتكيف مع تجدد المجتمع، ذلك أنه ثمة ثوابت هي  

حاجاتهم، ولن يتحقق لها  بمنـزلة الأسس التي يقوم عليها البناء، وثمة فروع متشعبة هي التي تساير حياة الناس وتستجيب ل

ذلك إلاّ بحسن الفهم عن طريق التأويل الإيجابي الذي يساير حضارة ويضمن سيرورة سنة التطور ومواكبة المستجدات،  

حتى لا يكون الدين سببا في تأخر المجتمع وتخلفه عن ركب المجتمعات المتطورة.. والذي يضمن هذه المواكبة هو ذلك 

 ..لى حسن التأويل ومعرفة المحطات التي ينبغي المرور بها على نهج التطورالتجديد الفقهي القائم ع

هذا التجديد يمثل مرحلة فاصلة من مراحل إعادة القراءة والفهم للخطاب الديني، وإمعان النظر في مختلف الاتجاهات  

الفكرية بما لها من حمولات متباينة، وإعادة صياغتها بما يتلاءم وطبيعة الحياة التي يعيشها الناس ويعايشونها بصفة فعلية  

 ..تهم في ظلهاآنية.. حتى يجدوا ضالتهم ويعيشوا حيا

هذا، وإنّ تمثُّل إشكالية دلالة الخطاب تتطلب الوقوف على ما له من إفرازات تاّريخية وثقافية واجتماعية، حتى يتم الخروج  

علمية   أبعاد  من  يحمله  وما  ذاته  في  الخطاب  يمليه  بما  واتساعاً،  فهما  لا  واتباعا،  تقليدا  التدنيس  أو  التقديس  دائرة  من 

لضرورة.. وهنا يتحقق لدينا النهج الصحيح للتأويل الذي يرتقي بالخطاب ولا يحتكره،  وحضارية هي مقصودة من الدين با

 ..ويفككه ولا يسدّ منافذه

ضمن هذا الإطار تأتي ورقتنا هذه التي نروم منها الوقوف على أهمية فهم الخطاب الديني وحسن تأويله، في إطار تجديدي 

يمكّنه من مسايرة الحياة ومتطلبات العصر ومستجداته، وذلك ما ينبغي العمل على تحققه إذا أرُيد للمجتمع أن يساير سنة  

 . لعصرية في كل مناحيها.التطور والتجديد التي تشهدها الحياة ا

 

 التطوير  –التجديد  – التأويل   -النص  –الخطاب الفقهي  الكلمات المفتاحية:

 

 

 

  

The Open European Journal of Social Science 

and Education (OEJSSE) 

(E-ISSN: 3062-3456)  

بوية المجلة الأوروبية المفتوحة للعلوم الاجتماعية والتر  

Journal homepage: https://easdjournals.com/index.php/oejsse/index  

mailto:dhekranbl10@gmail.com
https://easdjournals.com/index.php/oejsse/index


55 

Jurisprudential discourse: between the necessity of understanding and the 

horizons of interpretation 

 
Dr. Dhekra Bint Habib Eljed * 

High school of Islamic sciences Kairouan, University of Zitouna, Tunisia 
 

Abstract 

The discourse of Islamic jurisprudence (al-Fiqhī Discourse) is characterized by evolution and renewal. This 

is encapsulated in the ancient adage that it is one of the sciences that has "matured but not been burnt" 

 This "maturity" signifies the multiplicity of intellectual paths (masālik) adopted by jurists .(نضجت ولم تحترق)

(fuqahā’) as they transitioned from one phase to another in their comprehension of the sacred text (al-Naṣṣ) 

and their efforts (ijtihād) to interpret its intended meaning based on individual understanding. The condition 

of "not being burnt" reflects the diverse and simultaneous variety (ta‘addud wa tanawwu‘) inherent in these 

jurisprudential efforts and interpretations (fuhūm). Consequently, it is imperative that the Fiqhī discourse 

continues its evolutionary trajectory, drawing strength from this inherent diversity and variety. 

This opens the door for hermeneutic interpretation (al-ta’wīl) within this fertile domain, which continually 

accommodates the requirements of life (muṭallabāt al-ḥayāh) from one era to the next and responds to 

contemporary developments (mustajaddāt al-‘aṣr). If the Fiqhī discourse were to lose the advantage of 

interpretive consideration (al-naẓar) and interpretation based on ever-changing circumstances and 

situations, it would consequently fall behind in keeping pace with both religion (al-Dīn) and life. 

However, we must ask: Which text are we discussing? Which interpretation do we mean? The first answer 

directs us toward the Sacred Texts (al-Nuṣūṣ al-Shar‘iyyah) and the discourses that adapt and conform to 

societal renewal. There are immutable constants (thawābit) that serve as the foundations upon which the 

edifice is built, and there are branching subsidiaries (furū‘ mutashabbi‘ah) that navigate people's lives and 

address their needs. This adaptability can only be achieved through sound comprehension via positive 

interpretation that aligns with civilization (ḥaḍārah), guarantees the continuity of the law of development 

(sunnat al-taṭawwur), and keeps abreast of new realities, thereby preventing religion from becoming a cause 

for societal backwardness. The guarantor of this alignment is the jurisprudential renewal (al-tajdīd al-Fiqhī) 

founded upon sound interpretation and the recognition of the necessary stages of development. 

This renewal represents a crucial stage in the re-reading and re-comprehension of religious discourse. It 

necessitates deep consideration of various intellectual trends and their divergent conceptual loads (ḥumūlāt 

mutabāyinah), and their reformulation to suit the immediate, factual reality of people's lives. This allows 

individuals to find their path and live their lives in the discourse's embrace. 

Furthermore, grappling with the problematic of the discourse’s significance (ishkāliyyat dalālat al-khiṭāb) 

requires confronting its historical, cultural, and social ramifications (ifrāzāt). This is essential to break free 

from the cycle of unquestioning reverence or degradation-a cycle based on tradition and following (taqlīd 

wa ittibā‘) rather than on profound understanding and intellectual expansion (fahm wa ittisa‘). The aim is 

to fully realize the inherent scientific and civilizational dimensions of the discourse, which are necessarily 

intended by religion. This process establishes the correct approach to interpretation that elevates the 

discourse without monopolizing it, and deconstructs it without sealing its avenues. 

Within this framework, our current paper seeks to highlight the critical importance of understanding 

religious discourse and its sound interpretation in a renewal-oriented context. This renewal enables the 

discourse to keep pace with life and the demands and developments of the contemporary era-a necessary 

endeavor if society is to align with the law of evolution and renewal evident in all facets of modern life. 

 

Keywords: Jurisprudential discourse – text – interpretation – renewal – development. 

 

 مقدمة 



56 

باعتباره لم   المؤوّل  النص  بخصائص  التزامه  ومدى  التأويل  بطبيعة  تتعلقّ  قضايا جوهرية  الفقهي  الخطاب  يثر 

الإطار الفعلي للمقاربات الفكرية والاعتقادية. وعلى الرغم من أنّ العمليّة التأّويلية تنطلق من أنساق صارمة ومضبوطة،  

قد تنزع التأويل من مرجعية النّص وتدفعه نحو الاستجابة لمطالب الانتماء   إلاّ أنها غالبا ما تتأثر بالعوامل الخارجيّة التي

 ومقتضيات أعراف الجماعة وتقاليدها. 

هذه القضيّة، بدرجة عالية من التعقيد نظرا لتداخل المستويات المختلفة، وتشابك العلاقات المتنوعة، ممّا يفسّر تتسم  

 تعددّ المداخل التي تناول من خلالها الفقهاء قضية التأويل.

أسفر هذا التنوع والاختلاف في أشكال التناول عن جدل قائم غالبا ما ضحى بالحقيقة، حيث ألغت هذه المقاربات 

 الكيان اللغوي للنص القائم على الإبلاغ.  

وعلى الرّغم من أنّ الخطاب الفقهي يختلف عن الخطابات الأخرى من حيث البنية والمقصد، إلاّ أنّه يشترك معها 

في الأداة التي تنقله من مرحلة البناء إلى مرحلة التفكيك وإعادة البناء. غير أنّ فعل القراءة غالبا ما صادر حقيقة هذا 

دعي التأكيد على أنّ هذا العدول في قراءة الخطاب الفقهي قد أسقط عليه معاني  الانتماء اللغّوي للخطاب الفقهي، ممّا يست

 ومواقف ورؤى هو أنأى ما يكون عنها. 

يتطلّب هذا السياق المنهجي الدقيق معالجة الخطاب الفقهي في ضوء بنيته النّصية الأصيلة لإستجلاء خصائص 

الإبلاغ والإفهام التي ينطوي عليها، غير أنّ المنظور يحتاج إلى وقت طويل من التاريخ الفكري الإسلامي، ممّا فسح 

والتي تنحو نحو الإقصاء والتهميش. حيث أصبح فهم الآخر رهينا المجال لانتشار الخطابات المنفلتة من قيود العقلانية  

 للمزاجيّة.

إنّ تحقيق مقصد هذه القراءة يستلزم التخلّي عن كلّ مقاربة تبريرية تسعى إلى تعزيز الاختلاف وتوسيع الهوّة بين 

 القراءات المتنوّعة. 

 

I- .الخطاب الفقهي ودلالات النص 

 / التوجيه الفقهي لدلالات النص:1

وَشَدَدْناَ مُلْكَهُ وَآتيَْناَهُ الْحِكْمَةَ الخطاب في المعجم العربي إلى الكلام. وقد استمد دلالته من السياق القرآني ﴿  يشير

 . 1﴾وَفصَْلَ الْخِطَابِ 

. وفصل ويفسّر الزّمخشري "فصل الخطاب بأنّه الكلام البينّ الملخّص الذي يتبنّاه المخاطب ولا يختلط عليه الأمر"

 .2الخطاب هو الكلام الذي يبنّ المقصود دون أيّ غموض أو إشكال

لإفهامه"  الغير  إلى  به  المتوجّه  "الكلام  بأنّه:  الخطاب  التهّانوي  منها  3يعرّف  ينحدر  التي  للأصول  يمتثل  لأنّه   ،

 المصطلح. 

تصويب  حدّ  عند  يقف  لا  فالخطاب  التعّبير  إمكانيّة  أنواع  من  نوع  لأنّه  والمعبرّ  المعبرّ عنه  بين  الخطاب  يجمع 

الأفكار، ولكنه يعكس الواقع الخارجي، يشكّل النموذج لكل استقامة في العلاقة بين الخطاب والوجود، فالخطاب هو حضور  

حيث يرتبط لفظ الخطاب في الموروث الثقافي العربي بعلم   على العطاء.مباشر، بإمكانه أن ينتج علاقة مع الآخر قائمة  

 الأصول، ويقتصر مدلوله على الإجراءات التي تخصّ ذلك المجال.  

يرى أركون أنّ أي قراءة تفسيريّة للخطاب العقائدي يجب أن تنطلق من إدراك وتحليل الرؤى والنظريات وطرق 

 بناء العقائد والتصرفات التي ينبني عليها الديّن. ويشددّ على ضرورة دراسة الإسلام من منظورين متكاملين: 

 أ. كديناميكية فكرية ذاتية للفكر الإسلامي  

 ب. كديناميكية فكرية متسقة مع الفكر الحديث 

 كفعالية علمية متضامنة مع الفكر المعاصر كله. 

من خلال هاذين المنظورين يطوّر أركون منهجه في استنباط معاني القرآن، مقرّا أنّ نجاح أيّ قراءة تأويلية يتوقف 

على ما يسميّه "أرخنة" الخطاب القرآني، ويرى أنّ هذه الإجرائية ضرورية باعتبارها نقطة انطلاق لكلّ قراءة تأويليةّ  

 ناجحة. 

 
 . 20ص 1
 .38، ص20هـ، ج1407، 3الزمخشري محمود بن عمر، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، دار الكتاب العربي، بيروت، ط 2
،  1996، 1التهانوي محمد علي، كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، مادة الخطاب، تح، علي دحروج، مكتبة لبنان، ناشرون، ط 3

 .750، ص1مجلد



57 

يدعو أركون إلى دراسة الوحي كدلالة دينية قابلة للتأويل ببعديها التاّريخي والاجتماعي تتجاوز حدودها لتصل إلى  

مجال مطلق ثمّ تعيد صياغة هذا التسامي وتكييفه مع الواقع التاريخي والاجتماعي في كل مرحلة. فهذا الأمر يتحققّ بفضل  

قرآنية صفة كليّة، فالتأويل بهذا المعنى هو لحظة يدرك فيها الإنسان الحقيقة، دائرة التأويل التي تضفي على الظاهرة ال

 .4حيث يحاول استكشاف تجلياتها البرهانية والعرفانية 

 

 / شروط الخطاب الفقهي2

المنهج   الاعتدال والوسطية: -أ يقرّر  الفطرة الإنسانية وتنميتها، حيث  الفقهي مسؤولية الحفاظ على  يتحملّ الخطاب 

ُ بكُِمُ الْيسُْرَ وَلَا يرُِ  يدُ  القرآني مبدأ  الوسطية والاعتدال النابع من اليسر والسهولة كما ورد في القرآن الكريم ﴿يرُِيدُ اللَّه

نسَانُ ضَعِيفًا ﴾   5بكُِمُ الْعسُْرَ ﴾  ُ أنَ يخَُفِّفَ عَنكُمْ ۚ وَخُلِقَ الْإِ ُ لِيجَْعلََ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَج﴾  6﴿يرُِيدُ اللَّه هذه الآيات  7﴿ما يرُيدُ اللَّه

يراعي   يكون معتدلا ومتوازنا  أن  الفقهي  الخطاب  يستوجب على  ممّا  التطرّف  ونبذ  الإسلام،   تدلّ على وسطية 

ةً وسطا﴾  ، قال الشوكاني )وكذلك جعلناكم( كما أنّ الكعبة   8ظروف الناس وأحوالهم قال تعالى: ﴿وَكَذلَِكَ جَعلَْنَاكُمْ أمُه

 ً ةً وَسَطا  .9وسط الأرض كذلك جَعلَناكُمْ أمُه

لكي يكون الخطاب الفقهي فعّالا وجذاّبا، أن يتسّم بالهدوء ليفتح قلوب المستمعين ويصل إلى نفوسهم،  التأثير والإقناع:    -ب

ويجب أن يتميزّ الخطاب بالكلام   ،10قال تعالى: ﴿ادْعُ إلَِىٰ سَبيِلِ رَبكَِّ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنةَِ ۖ وَجَادِلْهُم باِلهتِي هِيَ أحَْسَنُ﴾

 الطيّب والقول الحسن ليكون له تأثير إيجابي على المستمعين. 

لكي يكون الخطاب الفقهي المعاصر اليوم مراعيا للواقعية وأن يبتعد عن المثالية. وتعني الواقعية في الطرح:    –ج  

الواقعية: "أخذ الخطاب بعين الاعتبار ظروف حياة النّاس ورغباتهم ومشاعرهم". فالإسلام لم يفرض على الإنسان إلاّ ما  

قا الناس.  عن  والضيقّ  العبء  تخفيف  الإسلامية  الشريعة  فهدف  وسعه،  ﴿ في  تعالى:  جَعَلَ ل  وَمَا 

اختلاف 11حَرَجٍ﴾ مِنْ  الدِِّينِ  فِي عَلَيْكُمْ  يراعي  عملي  واقعي  خطاب  الفقهي  والخطاب  الحالمة،  المثالية  عكس  والواقعية 

ثلْهُ﴾ الظرف والمكان، قال تعالى:   .12﴿إنِ يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقدَْ مَسَّ الْقَوْمَ قَرْحٌ مِِّ

 

 / ركائز الخطاب الفقهي المعاصر ومنطلقاته 3

 يمكننا تلخيص هذه الركائز في النقطتين التاليتين:  ركائز الخطاب الفقهي:  –أ 

تأَمُْرُونَ   • لِلنهاسِ  أخُْرِجَتْ  ةٍ  أمُه خير  ﴿كنتم  الكريم:  القرآن  في  ورد  كما  العالم.  إلى  الإسلام  عن  إيجابيّة  تقديم صورة 

بِالْمَعْرُوفِ وَتنَْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ﴾
 . فهذا التشريف يوجب على المسلمين تقديم نموذجا إيجابيا عن الإسلام.13

َ وَرَسُولَهُ وَلَا  • هدف توحيدي ويتمثل في السعي لتوحيد المجتمع، ونبذ أسباب الخلاف والفرقة، قال تعالى: ﴿وَأطَِيعوُا اللَّه

، فسّر ذلك القرطبي بأنّ فيه مواصلة الإيصاء لهم وشدّ أزرهم، ومعنى فتفشلوا أي   14تنََازَعُوا فَتفَْشَلوُا وَتذَْهَبَ رِيحُكُمْ﴾

 تذهب قوتكم وتتلاشى. 

أورد    هذا الهدف يتطلّب من الخطاب الفقهي أن يكون جامعا لا مفرّقا، وأن يعزّز الوحدة والتضامن بين أفراد المجتمع.

ابن عاشور في تفسيره لهذه الآية أنّ التنازع ينشأ غالبا عن اختلاف الآراء وهو أمر متأصل في الفطرة لذا بسّط القرآن 

 

1أركون محمد، القرآن من التفسير الموروث على تحليل الخطاب الديني، ترجمة: هاشم صالح، دار الطليعة، بيروت ـ ط1، 2001، ص 

6-7.  
 .185البقرة  2
 . 28النساء  3
 . 6المائدة  4
 .143البقرة  5
 .2007، 1428، 22الشوكاني محمد بن علي، فتح القدير دار المعرفة، ص  9
 . 125النحل  10
 . 78الحج  11
 140آل عمران  12
 . 110آل عمران  13
 .46الأنفال 14



58 

ذلك أنّ التخالف يفضي   القول في هذا الموضوع ببيان سوء عاقبته فحذرّ من أمرين خطيرين: "الفشل وذهاب الريح".

 .15إلى الفشل، الذي يثير الفرقة ويمنع التضامن بين أفراد المجتمع 

 

 

 

 لا بد أن ينطلق الخطاب الفقهي من:  منطلقات الخطاب الفقهي: –ب 

العقل والوحي،  وسطية المنهج وتوازنه:   • التوازن بين  بالوسطيّة، حيث يراعي  الفقهي  يتميز الخطاب 

ةً وَسَطًا﴾  والثاّبت والمتغيرّ، هذا التوّازن النّابع من العقيدة الإسلاميةّ قال تعالى: وتتجلّى مظاهر   16﴿وَكَذلَِكَ جَعلَْنَاكُمْ أمُه

 التوازن في جميع مجالات الحياة الإنسانية ممّا يؤديّ إلى عدم الغلوّ والتطرّف. 

تجاه الكون  الإيجابية:   • وتتمثل في مشاركة الخطاب الفقهي الناس لنقلهم من حالة السّلبية إلى الإيجابيةّ 

وتذكيرهم بواجبهم الديّني في تعمير الكون وأداء واجب الاستخلاف". فالإيجابية تتجلّى في علاقة المسلم بربهّ بأخيه  

مْنَا بَنِي آدمََ﴾ الإنسان وبالكون، حيث يشعر بأنه لم يخلق سدا، وأنه أسمى الكائن  . 17ات قال تعالى: ﴿وَلَقدَْ كَره

الإسلام ليس مجرد عقيدة وعبادة، بل هو نظام شامل يغطّي جميع مجالات الشمولية: وتتجلِّى في كون   •

الحياة، ويجب أن يساير الخطاب هذا الشمول. لذلك يجب أن يعكس الخطاب الفقهي هذا الشمول، مراعيا حقائق 

بقَِدرٍَ﴾ والكون مسخّر لخدمة الإنسان، وأنّ     18العقيدة الإسلامية، فالله هو الخالق لكل موجود: ﴿إِنها كُله شَيْءٍ خَلَقْناَهُ 

 الحياة الدنيا هي مجال العمل والاختبار، بانتهائها تبدأ مرحلة الحساب والجزاء.

 

II  : الخطاب الفقهي و آفاق الفهم و التأويل 

 / الخطاب وضرورة التأويل1

وعدم المساس به حظيت النّصوص الفقهية بممارسة تأويلية واسعة أخضعت الخطاب الديّني إلى نوع من القداسة  

فسعى المناصرون لهذا الخطاب على فرض تأويل أحادي حتى يظل الخطاب الفقهي خطابا منغلقاً على ذاته أمام تعددية  

تأويله، منعا لأسباب التخالف حيث تمتع الخطاب الفقهي منذ القرون الأولى بالذيوع والانتشار، لأنه خطاب واع بذاته إلى  

متحريا تجنّب الزيف. فغدا النص أساس الحياة، وعملية التأويل لا تعني أن فهم النص أمر  حد خطاب عميق الفهم لنفسه  

سهل، بل هو أمر على غاية من التعّقيد. لذا لابدّ من قراءة تحليلية تكشف مكامن النص ومرتكزاته الدلّالية حتى يصبح  

 ما مع المستجدات.قابلا للقراءة والتأويل، مختلفاً عن القراءة السابقة، متطوراً متلائ

الإسلامية  والرؤى  المفاهيم  من  جملة  عرض  إلى  سعي  في  الاجتماعي  بالواقع  المعرفة  هو  الفقهي  فالخطاب 

والمضامين حول قضاياه وإشكالاته المتباينة. فهو يعنى بسلوك الأفراد الظاهرة والباطنة، فالباطن هو الحقائق التي يحتويها  

يتجلّى من خلالها لأفهامنا، أمّا التأويل فهو الخطاب نفسه، وهو  النّص كمحتو أو مضمون، أما الظاهر فهو اللغة التي  

أبجدية من أبجديات الحياة والطريقة التي يتواصل بها الناّس مع العالم، أي علاقاتهم المتبادلة بالمجتمع، فالدين يحمل في 

يحتاج إلى قراءة واعيّة وقدرة على   طياته أخلاقيات وسلوكيات ونظماً اجتماعية باعتباره سلوكاً منظماً لأتباعه وهذا النص 

 الفهم والتأّويل، إنه الفقيه الذي ينظر إلى اللغة على أنها أساس التكليف الشرعي. 

ه( الذي وسم كتابه بـ »جامع البيان   310ومنهم من عدّ التفسير مرادفاً للتأويل مثل محمد بن جرير الطبري )ت   

عن تأويل آي القرآن« حيث يبدأ تفسيره للآية بقوله:" القول في تأويل قوله تعالى...". كما إنّ سيبويه يفرّق بين التأويل 

ر للدلّالة الواضحة ومهمة الفقيه هي النفاذ إلى عالم النص. ساعيا إلى فهم المعاني  والتفسير، فالتأويل عمليّة ذهنية والتفسي

 الكامنة وراءه وتحليل اللغة والسياق الذي كتب فيه. 

أمّا عبد القاهر الجرجاني فيؤمن لأن المعاني يمكن أن تتعددّ دون المساس بوحدة النظّم حيث قال:" تستطيع أن تنقل 

معنى الكلام من صورة إلى أخرى، دون تغيير اللّفظ، هذا التصّور وسّع أفق التأويل والتفسير، حتى أصبح من الممكن 

مهمّة المؤوّل على أنها استكشاف مستويات المعنى الخفيّة في النّص ما هو  تناول الكلام الواحد من عدةّ وجوه." فتشكّلت  

 
 .32، ط11التونسيّة للنشّر، د.ت، ج ابن عاشور محمد الطاهر، تفسير التحرير والتنّوير، الدار  15
 .143البقرة 16

 .70الإسراء 17
 . 49القمر 18



59 

ظاهر وباطن، حقيقي ومجازي، فالتأّويل هو بذلك الاصطلاح الأمثل لوصف العمليات الذهنية العميقة والمركّبة، فتأويل  

 النصّ يعني توجيه الكلمات نحو دلالات متعددّة حيث يقرأ كلّ فرد النّص من منطلق رؤيته الخاصّة. 

 

 / اشكالية تأويل الخطاب الفقهي 1

تطرح إشكالية تأويل الخطاب الفقهي تساؤلات حول ما إذا كان لمعنى المقصود من أيّ خطاب هو نفس المعنى 

الذي يريد المتكلم إبلاغه إلى المتقبلّ ذلك أنّه إذا اقتصد المتكلم في انتقاء مفردات خطابه اتسعت المساحة الدلالية بين ما 

أكثر عندما تتعدد دلالات الخطاب بحكم اختلاف السياق التاريخي والثقافي    يرمي إليه، وما يكشف عنه خطابه ويتأكد الأمر

والاجتماعي الذي تشكل فيه. يزداد الأمر تعقيدا حينما يتعلق الأمر بخطاب مضى عليه قرونا طويلة، ليتعين على من  

الخطاب، والبحث عن معانيه فيه  الذي ولد  السياق  إلى إجلاء معناه أن يحاول استحضار  الفترة    يطمح  المحتملة خلال 

الزمنية التي نشأ فيها. لأن المعنى قد يتغير بمرور الزمن وتتخلق منه دلالات أخرى مجازية، بحيث يفقد معناه الأصلي 

بحكم التطور الحضاري والاجتماعي. خذ مثلا مفردة "رضخ أو رضوخ"، وهي تستعمل في عصرنا بمعنى الخضوع 

هو تهشيم الرأس، فعبارة "رضخ الولد رأس فلان بحجر"، معناها أنه هشم رأسه    والإذعان، على الرغم من أن الرضخ

بحجر. ولا علاقة دلالية بين التهشيم والخضوع. لكن تداول الكلمة في سياقات تاريخية واجتماعية مختلفة شحن حمولتها  

لكسر والتهشيم. فلو انتقلنا إلى الدلالية بمعان أخرى مثل: الخضوع والإذعان، بحيث كاد يتوارى معناها الأصلي وهو ا

الميدان الفقهي فإن الأمر يزداد تعقيدا لتعلّقه بالنّصوص المقدسة. لأن مفهوم »الوضوح القطعي للنص« مفهوم لا يخلو  

 ِ نَ اللَّه ُ عَزِيزٌ حَكِيم﴾ من الغموض. خذ مثلا نص الآية:﴿والسّارق والسّارقة فاقْطَعوُا أيَْدِيهَُمَا جَزَاءً بمَِا كَسَبَا نكََالًا مِّ . 19 وَاللَّه

لَئِن بدا هذا النص صريحا وقطعيا فإن الفقهاء اختلفوا في شأن الحد اختلافات عديدة. لأن ثمة مسائل كثيرة يثيرها مفهوم  

النص جمعها القرطبي في كتابه الجامع لأحكام القرآن ومن بينها: »ماذا عن الاشتراك في السرقة؟ وهل يكون غرم مع  

سرقه؟ وهل تقطع يده إذا كرر السرقة في العين المسروقة؟ وهل هناك نصاب  القطع؟ وهل تقطع يد من سرق المال ممن 

حفزّت هذه الإشكالات الفقهاء إلى بيان النص رغم وضوحه، مستعينين في    20محدد للمال المسروق لقطع يد السارق؟« 

العقلي الواجب  المنهج  أنهم اختلفوا في بيانه ليطرح السؤال حول  إيثاره، إلاّ  النبوية وسعيا لاستحضار  ذلك بالأحاديث 

ما يوصل إليه البرهان، ويخالف إتباعه عند تأويل معاني الخطاب، يفصل ابن رشد المقال في ذلك »نحن نقرّ يقينا أن كل 

 ظاهر الشرع«.

لعَلَِمَهُ  مِنْهُمْ  سُولِ وَإلَِى أولي الأمر  إلَِى الره الهذِينَ   يستنبط الفقيه من الآيات القرآنية الدلّالات قال تعالى ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ 

كْرِ إِنْ كُنْتمُْ لَا تعَْلمَُونَ﴾  21يسَْتنَْبطُِونهَُ مِنْهُمْ﴾  . وقد ورد في قوله تعالى: 22وقال أيضا: ﴿فَاسْألَوُا أهَْلَ الذِّ

لكَُمْ تسَُؤْكُمْ وَإِنْ تسَْألَوُا عَنْهَا حِينَ يُ  ُ  ﴿يَا أيَُّهَا الهذِينَ آمَنوُا لَا تسَْألَوُا عَنْ أشَْيَاءَ إِنْ تبُْدَ  عَنْهَا وَاللَّه  ُ لكَُمْ عَفَا اللَّه لُ الْقرُْآنُ تبُْدَ  نزَِّ

، حتى لا يعتبر خضوعا للرغبة الشخصية  عقلهذا السؤال المعرفي الذي يعتمد على التأمل وإستخدام ال  23غَفوُرٌ حَلِيمٌ﴾. 

 ومنافيا لمفهوم الشرع ومخالف لمقاصده.

 

 المنحى التأويلي في تجديد الخطاب الفقهي/2

 التأويل ومرجعيته اللغوية:  -أ 

. أما في 24معنى التأويل في المعاجم اللغوية مرتبط بمعنى الرجوع حيث يقال: "آل الأمر إلى كذا، أي رجع إليه" 

اصطلاح الأصوليين، فإنّ التأّويل يعني صرف اللفظ عن المعنی الظاهر الى معنى مرجوح لاعتماده على دليل يجعله  

 . 25أقرب للظن من المعنى الظاهر

 
 .38المائدة  1

 .112، ص 6القرطبي شمس الدين محمد، الجامع لأحكام القرآن، ج 20
 . 82النساء  3
 . 43النحل 4
 .103المائدة  5

 .33، ص 11، ج1956أبو الفضل جمال الدين، لسان العرب، دار صادر، بيروت،24
 .356، باب اللامّ، ص2هـ، ج  1281الفيروز أبادي، القاموس المحيط، تح، مجد الدين الشيرازي، المطبعة الكستلية، القاهرة 25



60 

التأويل ضرورة ملحّة  أنّ  اللغويين والأصوليين على  القرآن سبع عشرة مرّة، ويؤكد أغلب  التأويل في  جاء لفظ 

للمتمعن في القرآن نظرا للطبيعة المزدوجة للمعنى، حيث ينقسم إلى ظاهر وباطن ممّا يستدعي معالجة منهجية، إختلفت 

 الآراء حولها. 

أسهم الدارسون للتأويل إظهار تأثير جملة من العوامل الخارجية على توجهات المفسرين في التعامل مع النص 

 ممّا يعكس أهميّة التأويل في فهم النصوص الدينية وتفسيرها. . 26التأسيسي 

ذلك أنّ التأويل عمليةّ معقّدة تتطلب فهما عميقا للنّص ودراية بالسياّق التاريخي والثقافي الذي كتب فيه بالإضافة 

إلى القدرة على تحليل اللغّة والدلالات المستخدمة فيه. كما يتطلب التأويل مراعاة العوامل الخارجيّة التي قد تؤثر على فهم 

 لسياسي والاقتصادي، ممّا يعزّز فهم النّص وتفسيره.النّص، مثل السياق الاجتماعي وا

فالتأّويل ليس مجرّد ترف معرفي، بل هو نابع من النصّ ذاته، إذ أنّه ضرورة ملحّة لفهم النّصوص الدينيةّ، حيث 

يساعد على كشف المعاني الكامنة وراء النّص. فممارسة التأويل لا يكون على الباطن فحسب، ذكر الإمام الجويني أنّ  

 . 27تأويل الظاهر مقبول إذا توفرت الشروط

إنّ إهمال المعنى اللغوي الأصلي للنص القرآني، وما يترتبّ عليه من اعتراف بأهميّة التأويل، قد أدىّ إلى أزمة 

التفسير الصحيح أدىّ ذلك إلى تنظيم عملية   لفئات معينة إعتبرت نفسها قادرة على الوصول إلى  النّص  تتمثلّ في فهم 

تأويل عند الفقهاء علاقة راسخة بالإيمان، لأنّ الإيمان يستوجب البحث التأويل ووضع ضوابط ومعايير لها، ولقد اكتسب ال

عن الحقيقة. يؤكد ابن دقيق العيد في الألفاظ المشكلة أنّ النّص القرآني هو حق ويقين، يجب فهمه على النحو الذي يرضي 

 .28الله 

يعتبر الفصل بين ظاهر النصّ وباطنه الأساس الذي انبنى عليه التأويل عند العديد من المفكرين على امتداد التاريخ  

الإسلامي. حيث حرص المنادون به إلى استكشاف آليات بناء الأطر والأنظمة المبرّرة للتأويل فهو التوجه نحو ما يجليه  

لتدبرّ هو التأويل ذاته، الذي يفتحه النص، وهو الوجه الآخر للنص، والتأويل هو  النصّ، ليصبح بذلك لغة الفكر، فالتأمّل وا

الاجتهاد في الشيء، وهو محاولة لاستجلاء غموض النصّ للتوصّل إلى جوهره ، والكشف عن الأصل الحقيقي الذي 

حسب قدرة المفسر ودقة    يختفي وراء الآية أو الحديث، فكما يرى أبو الحسين البصري بأن النص يحتمل معاني متعددة

نظره وتأمله، فالتأويل هنا  يعني الفهم والإدراك، هو عمليّة فكريّة معقّدة، وكل تأويل يتولّد عنه تأويلات جديدة. إنّ تعدد 

القراءات يؤدي إلى تعدد التأويلات، هذا الفهم يعتمد على العمليات الذهنية والعقلية. فالجهد المبذول في تأويل النص يرتكز  

على العقل لفهم أعماقه، فالتأويل الفقهي، عمليّة إعادة بناء القصدية النصّية وفق قواعد خاصة للتأويل. وجوهر هذه العملية 

هو الكشف عن الدلالات والمعاني، الكامنة وراء الأشياء الظاهرة ومحاولة إزالة الغموض الظاهر، فالتأّويل هو عملية  

ينشر معاني المستترة وراء المعنى الحرفي. فالممارسة التأويلية للفقيه تحوّل القيم    استنباط المعنى الخفيّ في النصوص.

يفكّك النص، إلى   الفقيه  أنّ  المنقول. يعني  استنباط المعقول من  أداة  الخفية والمستبطنة إلى قيم مدركة ومعروفة، وهو 

ة والمستترة وراء النّص. حتى يكون التأويل متناسقا مع  وحدات دلالية ، ثم يعيد بناءه بمعنى أنهّ يقوم بتقسيم المعاني الكامن

 اللغة العربيّة فلا ينجرح نحو التأويل المضاد ممّا يتطلب فهما للنّص والسيّاق الذي كتب فيه.

وتعتمد العملية التأويلية على ثلاثة عناصر أساسيّة المرسل المستقبل والنّص، هذه العناصر الثلاثة مرتبطة ارتباطا 

وثيقا باللغة، فهي وسيلة التعبير عن الذات وتفسيرها. فالنّص هو لغة، واللغة تتطور مع التغيرات الإجتماعية والثقافية،  

علاقات أكثر تطورا، فمن الطبيعي إعادة  فهم النصوص وتأويلها بعيدا عن  السياق   ممّا يولّد مفاهيم جديدة، للتعبير عن

التاريخي  والاجتماعي الأصلي وحلول مفاهيم معاصرة  مكانها، مع الحفاظ على مضمون النص لذلك يجب على المؤول  

أن يكون حذرا من الوقوع    أن يوسّع نطاق نظره في ماهية النّص وأن يدرك أسرار اللغة التي تحتض النص، كما يجب 

 في فخ التأويل المضاد، الذي قد يؤدي إلى تعميق المسافة بين النّص والمؤوّل. 

 في ماهية التأويل:  -ب 

ورد في جمع الجوامع للسبكي: التأويل هو حمل اللفظ على معنى محتمل مرجوح، فإن كان بحجة فصحيح أو كان 

لظني دليلاً ففاسد، وإن كان بلا دليل فلا تأويل. وهو شرعا صرف اللفظ عن معناه الظاهر إلى معنى يحتمله مع موافقته  

 
هـ،  1371الزنجاني، محمود بن أحمد، تهذيب الصحاح، تحقيق عبد السلام هارو ن وأحمد عبد الغفور عطار، دار المعارف مصر، 26

 . 626، ص 2قسم 
 .231، ص 1الإمام الجويني، البرهان، تح، صلاح محمد عويضة، دهر للكتب العلمية، ط 27

محمد بن علي بن محمد الشوكاني، إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، د.ت، ص 28

176. 



61 

فإنّ إخراج الطير من البيضة كان تفسيرا وإخراج المؤمن من   29﴾ للكتاب والسنة، مثل قوله تعالى: ﴿يخُْرِجُ الْحَيه مِنَ الميت 

 الكافر، كان تأويلا. 

 والمتأمل في التأويل يجد له معنيين:  

أما الأول: التأويل العملي وهو المذكور في القرآن الأحاديث، ويعني رد ّ النصوص والأشياء إلى غايتها   •

 بيان ما تؤول إليه.والأولى والمرادة، الواقع، 

والثاني فهو التأويل العلمي وهو حسن فهم النصوص المبهمة بردهّا إلى نصوص واضحة وفهمها على   •

 ضوئها، وإزالة غموضها، واستخراج دلالاتها. 

أن التأويل قد ينظر إليه من زوايا أخرى كما يطلق عليه بعضا من المفردات الواجب التدقيق  وتجدر الإشارة إلى  

 فيها، منها التفسير الذي يعني كشف المراد عن اللفظ، وإزالة إشكاله.

لو أعطي العبد بكل حرف من القرآن ألف فهم لم يبلغ نهاية ما أودعه الله في آيات من كتابه، إذ لا نهاية لفهم كلامه 

 30وإنما يفهم كل بمقدار ما يفتح عليه. 

لا يمكن الحديث اليوم عن أية يقظة دينية دون ربطها بالحذر والحيطة، هذه اليقظة كما أشار إليها طه عبد الرحمن  

ذلك أنّ إعادة فهم الخطاب الفقهي بآليات متنوعة من النصوص صار متأكّدا لا يمكن لهذه العملية أن تنجح عن طريق 

النص،  تأويل مرتبط بعدد من المناهج العلمية الحديثة تسعى إلى الكشف  التأويل المنفتح على الداّخل والخارج عند قراءة

عن مكامن المقاصد والدلالات، فالتأّويلية نظرية تضم آليات عديدة لفهم النصوص أو الأعمال والأفعال والسّؤال الذي  

بديلا لتلك الخطابات الأصولية  يطرح نفسه هو إلى أيّ مدى يتمكن التأّويل أو القراءة الجديدة للخطاب الفقهي أن تكون  

 المنغلقة التي ساهمت في خلق نوع من الانسداد لأفق التغيير والنهوض.  

الإغريقي للفظة هيرومنطيقا يعني التأويل والتفسير، والتأّويلية هي تقنية النصوص، وهي تقصد خاصة فالاشتقاق  

المقدسّة، القرآن، الإنجيل والتوراة. وكلّ تأويل يرتبط بمعايير، فالنصّ يحتوي معنى مما يفرض البحث عن المعنى المفقود،  

شير أيضاً إلى القواعد والمعايير النظريات لفهم وتفسير النّص وإنتاج المعنى المأمول من جهة أخرى. والهرمينوطيقا ت

الديني وقد نشأ التأويل في الفضاء الإسلامي مع ظهور نشأة الفرق الدينية، وقد ظهر في أوّل الأمر خلاف في بيان مفهوم  

 ل أكثر من عشر مرّات.التفسير والتأويل. ذلك أن كلمة التفّسير لم ترد في القرآن إلاّ مرّة واحدة، بينما التأّوي

ويعدّ كتاب "جامع البيان عن تأويل آي القرآن" لمحمد بن جرير الطبري أول كتاب في شرح القرآن، وقد بدأ كل 

 آية بالشرح قائلا: "تأويل قوله تعالى..." 

أمّا التأويل فهو كما يعني الرجوع إلى الأصل فهو يعني الوصول إلى الهدف والغاية، وهي تعتبر حركة متطورة 

ومن خلال دلالة الصيغة الصرفية "تفعيل" التي تدلّ على الحركة يمكن القول إنّ التأويل حركة ذهنية عقلية في إدراك  

 .الظواهر

ابن رشد أن التأويل هو عملية إخراج دلالة اللّفظ من المعنى الحقيقي إلى المعنى المجازي مع الحفاظ على يرى  

خصائص اللغة العربية، غايته في ذلك التوفيق بين الخطاب الديني والبرهان العقلي ، والفيصل في التأويل، قواعد اللغة  

أجمع المسلمون على عدم حمل كل ألفاظ الشرع  على ظاهرها، ولا   العربية، و هو لا يقبل حجية الفقهاء دون قيود، فقد 

 إخراجها كلها عن ظاهرها بالتأويل ". 

 

 / التأويل ومقتضيات العصر 3

ينطلق التأويل  من النص ليبني نسقا فكريا يحترم شروط اللغة، أما التأويل المشوه فينطلق من مواقف ايديولوجية 

أو سياسية يبحث في النص عما يؤيده  ولا يراعي خصوصية النص بنية ومضمونا. هي قراءة تفرض دلالات   بعيدة  

 لق من النتائج باحثة عن مبررات. عنها وتستنطق النص قسريًا لتأييد  بعض مواقف معينة  تنط

وعلى ضوء هذه المقاربة لا يمكن عمليّا تثبيت فهم واحد للنص المؤول، فالمشغل الديني إجابة ثقافية عن أسئلة  

 عصره، فكلما ظهرت أسئلة جديدة، تتسع الأجوبة لتشمل أشكالا جديدة من الفهم.

 إنّ توسيع التأويل مرتبط بالبيئة المعرفية المستجدة وما تحمله من قيم فكرية جديدة. 

 / تجديد الخطاب الفقهي وضوابطه 4

 مفهوم التجديد:  -أ
 

 . 19الروم  1
 . 9، ص 1هــ، البرهان في علوم القرآن ج 794أبو عبد الله بدر الدين محمد بن بهادرت الزركشي، 30



62 

يعني التجديد البعث والإحياء والإعادة المرتبطة بالخلق والموت كما في القرآن والسنة وكذلك أشارت السنة النبوية 

 كالضعف والموت والإعادة والإحياء.   -لمفهوم التجديد من خلال المعاني السابقة المتصلة بالخلق 

و"الخطاب": هو مجموعة الأفكار والتصورات التي يتمّ التعبير عنها بأشكال مختلفة سواء كانت مكتوبة وبإستخدام 

 وسائل الاتصال المختلفة. 

العمارة  ولتحقيق  بهديه،  للاهتداء  بالدين،  المسلمين  لعلاقة  وإصلاح  إحياء  عمليّة  هو  الفقهي  الخطاب  فتجديد 

 الحضارية، وهذا لا يعني إطلاقا تبديلاً في الفقه أو الشرع ذاته.

ويكون ذلك بالعودة إلى الأصول وإحياءها في حياة الإنسان المسلم، ويتطلب ذلك تقويم ما اعوّج ومواجهة الوقائع 

حيث، يرتبط مفهوم التجديد بمجموعة  31المتجددّة،  فهمها فإعادة قراءتها، عملا بقول الله تعالى: ﴿اقْرَأْ بِاسْمِ رَبكَِّ الهذِي خَلقََ﴾

من المفاهيم النظرية والعمليةّ حيث يلتقي مع مفهومي "الأصالة والتراث"، بهدف ترسيخ مفهوم الهوية والوعي، وتلك 

أنّ   .المقاصد جزء لا يتجزأ من أهداف التجديد  الذي هو بالأساس الاتفاق على الأصول، مع تحديث الاجتهادات، ذلك 

التجديد في الخطاب الفقهي، لا في النصوص الدين، أي في اجتهادات الفقهاء، لا في النصوص القطعية  من قرآن وسنة،  

 وهذا هو التجديد المقبول. 

وهو فهم للنصوص الشرعية وتجديد الطرق والمناهج بشكل لا يمسّ النصوص القطعية، ومراعاة مقاصد الشرع 

دون تجاوز للقرآن والأحاديث الصحيحة. فتجديد الخطاب لا يهدف إلى الغاء الدين والإتيان بدين جديد، وإنما إلى نفض  

 يرة للواقع المعاش. الغبار عن بعض الأحكام وإعادة النظر في بعضها وجعلها مسا

 

 ضوابط تجديد الخطاب الفقهي:  -ب

يخضع الخطاب الفقهي لضوابط معينة، تنبع من طبيعة الغايات التي يسعى إليها. أهمّها الارتقاء به شكلاً ومضموناً، 

وإكسابه مقومات التكيف مع العصر، ليكون أداة لتبليغ الرسالة الإسلامية، وبناء الإنسان المنفتح على عصره، والمحترم  

ار والتفاهم لا العداء والكراهية، لذلك فإنّ هذا الخطاب هو في حقيقته هو  للآخر. ذلك أن الخطاب ينبغي أن يعزز الحو

واجب ديني يرقى إلى مقام الواجبات الشرعية، حيث وجب على المسلمين أن يكونوا قادرين على الدفّاع عن دينهم من  

 الهجمات المتطرفة ويمكن تلخيص هذه الضوابط في: 

و • الدينية  الثوابت  كالعقيدة  احترام  يقبل  لا  وما  التجديد،  فيه  يقبل  ما  تحديد  أي  التجديد  حدود  حصر 

 والقطعيات.

 الالتزام بأساليب وقواعد اللغة العربية كونها لغة الوحي.  •

 من يتولى أمور التجديد لا بد أن تتوفر فيه شروط معلومة في الفقيه.   •

إن مصطلح تجديد الخطاب الفقهي أو تطويره اختلط فيه الصواب بالخطأ، وقد يختلف المراد به حسب المستعمل 

لها. البعض يسعى إلى تحوير الإسلام وتقويض قيمه مواكبة للعصر. أما علماء الإسلام فيقصدون بتجديد الخطاب الفقهي، 

، واستجلاء حكم الإسلام في القضايا المستجدةّ، أو مراجعة التراث تطوير الدعوة إلى الإسلام، لتصبح أكثر فاعليّة ونجاعة

 الفقهي لتحقيق التوازن بين الثوابت والمتغيرات.  

من أمثلة ورود التجديد في السنّة النبوية: عن عبد الله بن عمرو رضي الله عليه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: 

. ومعنى يخَْلقَُ أي يبلى   32»»إن الإيمان ليخَْلقُُ في جوف أحدكم كما يخَْلقَُ الثوب، فاسألوا الله أن يجُدد الإيمان في قلوبكم

من العمل بالكتاب والسنّة، والأمر بمقتضاها، المجددّون لدين الإسلام بالمفهوم العصري للتجديد، هم أهل العلم، قال تعالى 

 . 33فاَسْألَوُاْ أهَْلَ الذِِّكْرِ إنِ كُنتمُْ لاَ تعَْلَمُونَ﴾ ﴿

فالتجّديد مهمة الرّاسخين في العلم، عبر المجامع والمؤتمرات العلمية. التي تتمتع بالموضوعية، فالمجددّ هو من 

يبحث عن الحقيقة، بغض النظّر عن اتفاقها مع ميوله أو لا ذلك أنّ التمّسك بالأصول والثوابت الإسلامية، من أصول الدين  

نت الظروف أو الأسباب بأي حال من الأحوال. وأيّ دعوة لذلك مرفوضة،  التي لا يمكن أن تكون محلّ تجديد مهما كا

كإباحة الربا وغيره بحكم التطوّر. لذلك يجب أن يكون المجددّ متمسّكا بالثوابت ويدعو إلى تطبيقها في واقع الناس اليوم، 

 وهذا ما يؤكّد صلوحية الدين الإسلامي لكلّ زمان ومكان. 

 
 . 1العلق  1
 .84الطبراني سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، مكتبة ابن تيمية، د.ت، ص 1
 . 43النحل  2



63 

إذ يجب أن يكون الهدف من التجديد هو إصلاح الفكر الديني بناءً على الأسس والثوابت. والالتزام بقواعد اللغة 

وحُ الْأمَِي  نُ عَلَى قلَْبكَِ لِتكَُونَ العربية عند تفسير النصوص الدينية وتأويلها. قال تعالى: ﴿وَإِنههُ لَتنَزِيلُ رَبِّ الْعَالمَِينَ نزََلَ بِهِ الرُّ

بِينٍ﴾ ، ولا بدّ للمجددّ أن يدرس المسائل الشرعية بعمق، مطّلعا على جميع النصوص التي 34مِنَ الْمُنذِرِينَ بلِِسَانٍ عَرَبِيّ مُّ

 ترد في المسألة الواحدة قبل إصدار حكمه. فبمراعاة هذه الضوابط يصان الإسلام من تأويل الجاهلين.

 الفقهي؟لماذا تجديد الخطاب   - ب

الإسلام  فهم  يضمن  متطوّر  تجديد  إلى  الماسة  بالحاجة  للشعور  نظرا  الفقهي  الخطاب  تجديد  إلى  الدعوة  جاءت 

 وقواعده. 

دعت أصوات كثيرة إلى ضرورة مراجعة جذرية وشاملة للأساليب التي تعتمد في مجال نشر رسالة الاسلام السمحة 

 ومقاصد شريعته بطريقة تدحض الأباطيل وتكسب من يرغب في معرفة صحيحة للإسلام معالم الحقّ. 

من المتأكّد اليوم أكثر من أيّ وقت مضى، تجديد الخطاب الفقهي حيث تتصاعد موجات الكراهية والتطرف بات  

 والإرهاب والتكفير متخذة من الإسلام مرجعية لها. 

هذا وإن تجديد الخطاب الفقهي ليس  تجديدا لثوابت الدين، لأنها أركان يقوم عليها بنيان الإسلام ولكن يعني التجديد  

 فهم هذه الأصول وتطبيقها في الحياة اليومية بطريقة تتناسب مع متطلبات العصر. 

 

 الخاتمة: 

 عملية متكاملة، تدافع عن الإسلام وترتقي بالإنسانية مستندة إلى ثوابت الديّن.  تجديد الخطاب الفقهي  إنّ 

ينصرف الخطاب الفقهي إلى جملة من أشكال الإرشاد وهي كلّ رسالة عميقة لبناء وترشيد السلوك، يضطلع بها 

 العارف بمقاصد الإسلام، فيؤثر في محيطه. 

الأولويات، مع مراعاة   فقه  بالاعتبار وخاصة  الشرع  مقاصد  يأخذ  الذي  الرشيد،  التجديد  بالتجديد هو  فالمقصود 

 المصلحة العامة والضرورات دون المساس بالنّصوص الثابتة )القرآن والسنةّ( التي لا يطالها التجديد، لأنها ثوابت قطعية. 

يحتاج العالم الإسلامي اليوم إلى حركة تجديدية فقهية متناسقة محكمة ومحكومة بالضوابط الشرعية، تقوم على 

الدراية والشعور بالمسؤولية، والتقدير العميق لأمانة العلم، ولتقويم ما اعوجّ من سلوك بعض المسلمين. قال تعالى: ﴿يَا  

 ِ سُولِ إِذاَ دعََاكُمْ لِمَا يحُْيِيكُمْ﴾.أيَُّهَا الهذِينَ آمَنوُا اسْتجَِيبوُا لِِله   35 وَلِلره

إنّ تجديد الخطاب الفقهي يأتي استجابة للتحديات لاستعادة دور الإنسان وفعاليته ذلك أننا نحتاج اليوم خطابا بنائيا  

 مدركا واعيا بسنن التغيرّ الحضاري . 

 

 قائمة المصادر والمراجع 

 ابن عاشور محمد الطاهر، تفسير التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، د.ت.  .1

 م.1992، 2إبن فارس، معجم مقاييس اللغة، تح، عبد السلام هارون، دار الجيل، ط  .2

 م. 1956إبن منظور أبو الفضل جمال الدين، لسان العرب، دار صادر، بيروت،  .3

 د.ت. ، دلالة الحائرين، مكتبة الثقافة الدينية، موسى ابن ميمون .4

الطليعة،  .5 دار  هاشم صالح،  ترجمة:  الديني،  الخطاب  تحليل  على  الموروث  التفسير  من  القرآن  أركون محمد، 

 م. 2000، 1بيروت ـ ط

 ، د.ت. 1الإمام الجويني، البرهان، تح، صلاح محمد عويضة، دهر للكتب العلمية، ط .6

 م. 1996،  1التهانوي محمد علي، كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، تح، علي دحروج، مكتبة لبنان، ناشرون، ط .7

بهادرت   .8 بن  محمد  الدين  بدر  الله  عبد  أبو  المرعشلي    794الزركشي،  تحقيق  القرآن،  علوم  في  البرهان  هــ، 

 وآخرون، دار المعرفة، بيروت، د.ت.  

 هـ.   1407،  3الزمخشري محمود بن عمر، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، دار الكتاب العربي، بيروت، ط .9

الزنجاني محمود بن أحمد، تهذيب الصحاح، تحقيق عبد السلام هارو ن وأحمد عبد الغفور عطار، دار المعارف  .10

 هـ.1371بمصر، 

 الطبراني سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، مكتبة ابن تيمية، د.ت.  .11
 

 . 195-192الشعراء  3
 .24الأنفال 35



64 

 هـ.  1281الدين الشيرازي، المطبعة الكستلية، القاهرة الفيروزأبادي، القاموس المحيط، تح، مجد  .12

 م. 2003هـ، 1424، 3القرطبي شمس الدين محمد، الجامع لأحكام القرآن، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط .13

محمد بن علي بن محمد الشوكاني، إرشاد الفصول إلى تحقيق الحق من علم الأصول دار الفكر للطباعة والنشر  .14

 والتوزيع، د.ت.

 ،د.ت. 6محمد عابد الجابري، الخطاب العربي المعاصر، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط، .15

 


